来讲,"同人于宗,吝",吝当然不好。吝就是很羞涩,因为这是 阴爻, 有羞愧的象征, 还好, 不是大凶。为什么有羞愧的感觉? 因为"同人于宗"。"宗"字,在中国文字中,是正面的。但是这 里,"同人于宗",反而是吝。在我念过的所有文字里,也只有 这里,强调"宗"是不好的。中国人讲祖宗,就像禅宗的"宗", 儒家、道家讲家, 但是禅宗讲宗, 因为禅宗讲祖师。禅宗从印度 传来, 传到达摩是二十八祖, 他到中国来, 成为中国禅宗的初祖, 到了慧能是第六祖。胡适考证说印度二十八祖是编的,印度没有 二十八祖。最近我突然想到,印度不仅没有禅宗二十八祖,而且 根本没有所谓的祖师, 因为印度佛学讲轮回, 我们不讲轮回, 讲 祖师、祖宗。我在长安大学碰到一位女士,她的名字很怪,我朋 友就问她, 你这名字是什么意思? 她说她的名字只有名没有姓, 因为藏人认为,人死之后,没有祖宗,没有姓,只有名。这就是 说,印度人观念里根本没有祖宗,也没有祖师。到了中国,我们 才说达摩祖师,祖师在中国文化里是很重要的。"同人于宗",反 而是吝, 因为要出去跟人同, 如果只讲自己的祖宗, 不出去跟人 家相交,不能同于人的话,不好。那么这个"宗",在六根爻里面, 是指初爻,因为宗是过去的。如果第二爻一直怀念、强调过去的 初爻,就不能向上发展,毕竟六二和九五相应,要走出去,不能 回头。所以,爻辞是从反面来说明这一爻要出去。



九三。伏戎于莽, 升其高陵, 三岁不兴。

"伏戎于莽", 戎就是武器, 把武器藏在草堆里。"升其高陵",

自己要跳到高陵上,这是讲什么?看到这个我突然想起来,这就是西方心理学的 ego(自我)。这个爻描写自我,活生生演戏一样,把兵器放在暗的地方,也就是把阴谋放在心里面,然后在外面装得很强,跟人家对抗。"三岁不兴","三岁"是三年,代表时间长,很久也出不来,这是自我的表现。在同人卦里面,要教你打掉自我,不要有自我。所以,九三是打掉自我。



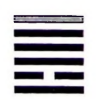
九四。乘其墉, 弗克攻, 吉。

九四"乘其墉",就像从墙里到墙外,爬到墙上了。初爻是开门,九四爬到墙上了。墙上当然比较高,"弗克攻","克"是能,就是不能攻。站在高墙上,不要以为自己高,不要把别人看得低,不要攻击别人,不要嘲笑别人,这样才能同人。如果居高临下,把自己看得高,把别人看得低,就不能同人。《庄子·人间世》中,庄子编了一段故事,说的是颜回将要去劝说卫国国君,向孔子问计。开始的时候,颜渊说用道德去劝服卫君。孔子说不行,以道德去劝卫君,就把自己置于高地,把卫君看低了,好像卫君不道德,你有道,那是以德凌人,很危险。这正如一个人站在高陵上,用钱用势去凌人,或自以为学问高,看不起人,那么就要把这个"高陵"撤掉,不要以为自己高,这样才能够"同人"。庄子在《天下篇》里面就说,向上与天地为友,向下与世俗的人相处,而不傲于万物。这就是本爻应有的"同人"的态度。



九五。同人,先号咷而后笑。大师克相遇。

九五跟六二相应,位置很正,当然是很好了。"同人先号咷而后笑","号咷"是哭,然后才笑。为什么要哭?因为六二和九五之间隔了两个阳爻,开始的时候不了解,被阻了,后来才发现,原来六二是我的同志和帮手,然后才笑。这就像"大师克相遇","克"是能够,"大师"可能有两种情况,一种是派出去的两支军队相遇会合在一起,第二种是你的国家的军队和别国的军队相遇,结为同盟,也是好的。但是,大师还有另外一个象征,不只是军队,它和九五都代表原则和最高理想。在最高的理想和原则上,它们能够相交。这就是我们常常讲的同志,即九五和六二,能够相交,互相了解。



上九。同人于郊,无悔。

上九"同人于郊", 卦辞"同人于野", "野"是空旷的野外, 是大同的境界。"同人于郊", 我认为是小康境界。郊外就是离城门还不是特别远。为什么说是小康? 因为小康还是有城门、有军队、有礼法。大同就没有了。"郊"就是开阔、开放。到了"上九", 看到了天, 视野也开阔了。"无悔", 不会有后悔的事, 也就是说我们的理想面向要开阔。"同人", 跟人家相同, 自己的路子不开阔, 怎么让人家跟你相同。所以, 做学问路子开阔很重要。

讲到同人, 孔子的大同思想是天下为公, 它是一个理想, 在

中国历史上,直到今天,我们还没有说过哪个社会是大同社会。因为每一个朝代,都有军队,都有城门,都有礼法,不能像大同那么开放。大同是个理想,但是同人追求一个理想的路子,一爻一爻,它有它的方法,所以我认为同人是走向大同的路子。今天的社会是多元化的,国内可能好一点,但我看上海人和北京人有时候还是有地域的观念。我常常用孔子的"和而不同"来说明多元化问题的解决,每个人都有不同,多元化是很自然的,所以要和。每个人都有自己的看法,但是要和。我们不要强迫别人跟我们相同,要维持不同,了解人与人之间的不同,不要强迫人家跟我们相同。这跟同人没有冲突,同人不是勉强别人跟我们相同,即使我跟别人相同,我也不是勉强的,我是有原则的。同人卦内卦是火,火是点亮照亮,看清楚人与人之间的不同,才能相和,不要求别人和你相同。这才是同人卦的意思。

现在我们看看同人卦的六根爻,用简单的几句话来说明:

第一爻,打开心胸,"门"就代表心,把心房打开。

第二爻,不结党,不攀私。

第三爻,把自我放在一边。

第四爻,不要居高临下,不要看轻别人。

第五爻, 要有很深的了解, 化误解为真情。

第六爻, 自己的路子要宽大, 更要给别人以空间。

## 大有卦(≣)第十四



扫一扫, 进入课程

同人和大有这两个卦,是倒过来的。同人是第二爻为阴爻,在大有卦里,变成第五爻是阴爻,君主是阴。这一变,就有很多不同的看法和不同的现象。常常两卦相变,两个卦都是反过来看,有时候这个卦到那个卦是相连的意思,是发展的,有时候是相反的结果。这两个卦是相连的,由同人到大有是接着来的。"大有"就是有大,你能够有大的看法、有大的方向,"大"就是阳爻,阳爻我们称之为大,六五是君主,一个君主是阴爻,却拥有五根阳爻,所以它的拥有很大。我们一般人,所有的都是小有,你买房、买车,银行里存了多少钱,都是小有,再多的钱,也只是一些数字而已。但《易经》不讲小有、小利,而是讲大有。

就这个卦来讲,为什么有"大有"的现象呢?下面三爻是乾卦,代表天;上面三爻是离卦,代表火。火光在天上,光芒可以普照一切,是大有。下面三根是乾,代表很充实,上面代表光辉,充实而有光辉,即"大有"。一根阴爻能够涵盖五根阳爻,这也是大有。所以这个卦象,我们看出了大有的境界。



卦辞只讲"元亨"两个字,"利贞"不讲,为什么利?因为在大有的境界,"元"就是开始的时候善,"亨"就是沟通够了,"利贞"都是小问题,自然有的。大有强调"元亨",大处着想,不讲小有,不讲利。所以《系辞传》给《易》下了定义,"不言所利,大矣哉",这才是大。第二爻和第五爻位不当但是相应,相应很重要,有时候这个相应比同人还重要。同人两根爻是位正而相应,这里是位不正而相应,有时候位不正而相应很重要,因为君主是阴爻,能够礼贤下士、不骄傲,能够用人才,反而更好。



初九。无交害, 匪咎, 艰则无咎。

初爻"无交害,匪咎,艰则无咎",传统的解释是不要有不好的事情相交。我的意思是,这个爻,位正,但是和九四不相应,不相应就是无交。无交不相应,不太好,当然有害,但"匪咎",不是什么麻烦。如果你知道"艰则无咎",也就是说,在这根爻刚开始大有的时候,你不要去求交,要注重你自己本身,阳爻讲诚。所以第一爻我多半讲修诚,你只要修诚,不要有目的的修德,这样才无咎。



九二。大车以载,有攸往,无咎。

第二爻是重要的一爻,因为下卦只有它跟唯一的阴爻——五 爻相应。它是一个很好的人才,辅助君主完全没问题。"大车以载, 有攸往, 无咎", 大车, 就是古代几匹马拉的车。诸位看到"大车" 有没有想到佛学讲的大乘,乘就是车。"大乘"就是大车,公共 汽车可以载很多人, 摩托车只能一个人开。所以, 大乘是菩萨的 精神, 要救世; 小乘是罗汉的精神, 只能自救。这一爻提到大车, 跟佛学相通。所以你要大有,达到大有的境界,先要心量广大, 就像大车一样,可以带得动很多人,救很多人,这样你去做任何 事情,就"无咎"。

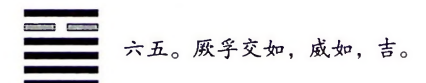


九三。公用亨于天子,小人弗克。

照理讲, 九三是三根阳爻的最高一根, 但依然是阳气过盛, 太骄傲,骄傲是它的毛病。爻辞先从正面来讲,"公用亨于天子", 这个臣子做任何事情,都贡献给天子,自己不居功,这是君子才 能达到的境界。"小人弗克"、小人不能、小人要居功、认为这是 自己的功劳。大有要心量大,做了任何事情不要把它看成我自己 的。这是九三。



九四也是重要的一爻,因为是大臣,上面是君主。大臣是阳爻,君主是阴爻,有问题。而且这里的大臣在统帅着下面三根阳爻,它是下面三根阳爻的领袖。就像大将军或大臣一样,大权在握,直冲上面的君主。君主柔弱,君主是阴爻,所以是功高震主,这是很危险的。以前我们讲比卦的时候讲,比卦最好是第四爻是阴爻、第五爻是阳爻,君主阳刚,大臣阴柔,是绝配。现在掉过来了,大臣要很小心,因为他犯了忌。爻辞说"匪其彭,无咎","彭"本来是蓬勃,这里是膨胀的意思,不要膨胀你的势力。"彭"还有边的意思,你不要强调你这一边。所以这个彭就是在强调下面这三根阳爻,你不要觉得下面这三根阳爻是你的人,都是你的兵。"匪其彭",势力膨胀很危险,因此不要强调自己的势力。如何转化这一点呢?就是九四要转化下面三个阳爻的力量,献给上面的君主,这样的话,君主才可以容纳第四爻,不然的话就有危险,不是自己篡位,就是君主要把你除掉。



六五一根阴爻要驾驭下面四根阳爻,上面还有一根阳爻,要对付这五根阳爻,怎么对付? "厥"是其,"厥孚"就是其诚,也就是你要把握你的诚。这一爻本来是谦虚,但是"孚"出现了,也就是诚,代表谦虚不够。"交如",虽然也懂得怎么跟下面四个阳爻相交,"交"就是了解,懂得交,懂得了解,懂得怎么相处,但不够。下面说"威如",要保持你的威信和尊严,因为一根阴爻对付五根阳爻,如果一味地谦虚,跟它们相交,不保持威严

的话,下面四根阳爻就会把你吃掉。所以恩威并济,是这一爻的做法。又因为二五相交,所以吉。但二五相交,就转化来说,本爻吸收九二的阳刚之气,所以它有这个"威"字,能够恩威并施。



上九。自天佑之, 吉无不利。

上九"自天佑之,吉无不利"。"吉无不利",没有问题,都是好的。"自天佑之","天"字出现了,在《易经》里有时候指天空,比如乾卦"飞龙在天",就是天空的天,是物质的天。但这里显然不是物质的天,而是天来保佑你,这个天是哲学的天。

《大象传》说"遏恶扬善,顺天休命",就是开始的时候不要交害,要往上走,将自己的力量转给君主。这还不重要,重要在于"顺天休命"。把"顺"和"休"拿开,就是天命。"顺天"的天,是天道的天,顺着天道走。"休命",休有两个意思,一个是停止,另外一个休是指修养、美化。在《易经》里面,"休"就是安的意思,安于天命。命不是命运,我们一般常常是错误地运用说乐天知命,好像是顺着你的命运,其实不是。天命的命,不是命运。在这一爻上,为什么天会来保佑你?因为你顺着天道在走,故"休命"很重要。卫礼贤翻译《易经》时,就没有很好领会这个"休"。我们常常讲休息,就是停一会儿,休息不是睡觉了,是在充电,然后再走。我们要"休命",就是知道天给我们的任务,要很安于天给我们的任务,不要东想西想,怨天尤人。比如,做老师就安于做老师的责任,把学生教好,素其位而行,这样的

话天会降福给你。可见,真正的"大有"是天的大有。君主虽然位置最高,但是君主的有是小有,我们古代的家天下是"小有",因为都是有目的的,有占有欲,所以是"小有"。天是没有目的的,天没有私心,它照顾一切,这是天之"大有"。

先把大有卦的六根爻简单总结一下, 然后再讨论同人和大有 之间的关系。

第一爻, 无求无欲。

第二爻,心量要大。

第三爻,不要占为私有。

第四爻,不要自大。

第五爻,以诚相交。

第六爻, 顺天命而行。

大有卦讲完了,现在我要提的,是从同人到大有的发展。在这里,我希望大家可以闭起眼睛来想想:从同人卦到大有卦到底在讲什么?这是一个伟大的哲学家、政治家,给我们一个治国、平天下的蓝图,从同人到大有,都是一致的。在文王以前,有尧、舜、禹、汤,我们说尧、舜、禹、汤、文、武、周公的故事,只能从书籍里面找到一两篇文章,而这一两篇文章还是后代的儒家写的,所以我们手头的尧、舜、禹、汤的资料很少。对文王来说,还是因为《易经》这本书才得知。如果是文王所著的话,我们可以看出来,文王给了我们一个治国平天下的一个蓝图。只是可惜的是,有些人把《易经》变成一个占卜的书,甚至变成算命的书。